Les maladies de |I'ame

Mot d’accueil : Au nom du pere du fils et du St Esprit

Introduction

Vous étes donc de ceux qui n‘ont pas peur d'affronter leurs démons
Dans certaines religions, I'affrontement est méme une étape initiatique.

L’initiation chrétienne est d'un autre type. Elle est de type sacramentel. Pourtant, il
faut bien noter et les « reporters de la grace » I'ont fait, que certaines ames
bénéficient ou subissent une initiation de type vétérotestamentaire : (c'est le cas de
certains convertis) « Des profondeurs je crie vers toi Seigneur ! » au psaume 129, et
mieux encore le psaume 50 « je connais mon péché, ma faute est toujours devant
moi »

C’est-a-dire et dans cet ordre précis : d'abord un cri de détresse qui vient du fond de
I'étre, puis la connaissance de notre état de péché et de la miséricorde de Dieu dans
un méme temps ou mouvement.

Il y a aussi une autre fagon, plus courante de découvrir son péché : c’est aussi I'effet
de la connaissance de la loi qui dévoile le péché (Saint-Paul). Le péché est une
vérité de Foi mais la loi et 'obéissance a la loi ne sauve pas !

La grace découvre le péché pour convertir notre cceur et la conversion utilise la mise
en lumiere du péché. Il y a la un double don : le don de la vérité de la conscience et
le don de la foi en la rédemption : car I'Esprit de Vérité est aussi 'Esprit Consolateur.

Attention, I'expérience ayant déja été faite par certains de ceux qui ont marché avant
nous avec le Christ, il est recommandé de ne pas demander trop vite & connaitre
notre misere. (Exemple : le Curé d’Ars)

Quoi qu'il en soit, notre situation est la suivante : « si nous disons : « nous n‘avons
pas de péché », nous nous égarons nous-mémes et la vérité n'est pas en nous. 1 Jn
1,8

Et donc, n’ayons pas peur d'examiner le péché, nos péchés, munis de quelques
paroles réconfortantes de I'écriture sainte :

- « la ou le péché abonde la grace surabonde » Rm : 5,20.
- « Si notre cceur nous condamne, Dieu est plus grand que notre cceur » 1Jean :3,20.
- « Si nous sommes infideles, lui demeure fidele » 2 Tim : 2,13

D’autant que « Dieu a enfermé tous les hommes dans la désobéissance, pour faire a
tous miséricorde » Rom : 11,32.



-Et encore : »si quelqu’un a péché, nous avons un avocat aupres du Pere » 1 Jn :2,1

Nous examinerons essentiellement, I'enseignement traditionnel de I'Eglise sur le et
les péchés.

Je précise qu’aujourd’hui je n’aborderai pas les themes :
- du combat spirituel

- de la conversion et de pénitence

- du pardon et de la confession

-de la guérison spirituelle

- des vertus opposées a rechercher.

Ni le theme du péché originel.

-ne me demander pas non plus de juger en matiere de péché, pour cela il y a votre
confesseur qui a regu les graces d’état nécessaires pour le faire.

Je propose simplement, comme I'a dit notre curé dimanche dernier, une aide pour
voir ce qu’il y a a changer en nous afin que la Gloire de Dieu rayonne par nous. ( Si
tel est le disciple, que sera le maitre ?)

Pour commencer, nous avons besoin de certains outils pour démonter la mécanique
des péchés.

D'abord quelques définitions : Définitions morales.

Les vices (s'opposent aux vertus) : dispositions habituelles a commettre le péché
(habitus : maniére d'étre).Le péché : faute morale qui dégrade, rabaisse le sujet
(parfois c’est nécessaire).

Définition théologique : manquement a I'amour véritable envers Dieu et le prochain.
Paroles acte et désirs contraires a la loi éternelle. C'est une offense faite a Dieu, par
I'amour de soi jusqu'au mépris de Dieu (psaume 50 : « contre toi et toi seul j’ai péché

»).

Il existe plusieurs facons d'exposer, de classifier, d'ordonner les péchés et on a
jamais terminé de repérer, d’'inventorier les comportements qui nous rendent
incapables d'une relation vivifiante avec la vérité. (La verité pour nous chrétiens
n’est pas un concept philosophique mais une personne). D'ailleurs, si je peux me
permettre, je vous recommande de ne pas devenir des reporters du péché, il n‘en
manque pas chez les paiens et c’est pitié qu’il y en ait tant chez les chrétiens. (La
paille et la poutre) Il s’agit d’ailleurs dans ce cas, d’'un péché de gravité semblable a
celui qui est rapporté.



Pour m'inscrire dans une démarche de conversion, je vous proposerai donc a la
maniére de Cassien un exposé des symptomes et une démarche diagnostique...

Je prendrai un chemin inverse de celui de Saint-Thomas qui ordonne dans sa
somme théologique les vices par rapport aux vertus mais il s'agit la de
I'enseignement d'un saint...

Tout d’abord, il est habituel d’apprécier le péché selon sa gravité en distinguant
péché mortel et péché véniel.

Pour ce qui concerne le péché mortel, il me semble que Jésus nous en fait une liste
complete dans sa réponse au jeune homme riche : Mc :10-17 : « bon maitre, lui
demanda-t-il, que dois-je faire pour mériter la vie éternelle ? » « Tu connais les
commandements : tu ne commettras pas l'adultére ; tu ne tueras point ; tu ne
déroberas point ; tu ne diras point de faux témoignage ; tu ne feras de tort a
personne ; honore ton péere et ta mére.

Ces péchés graves certes, pour étre mortels nécessitent également d'avoir pleine
connaissance de cette gravité et d'y consentir entierement. Tout cela entraine la
privation de la grace sanctifiante et la perte de la charité. Sans le repentir et le
pardon de Dieu qui s'accomplit normalement dans le sacrement de la réconciliation, il
cause l'exclusion du royaume et la mort éternelle de I'enfer.

Le péché véniel ne prive pas de la grace sanctifiante mais par sa répétition engendre
les vices parmi lesquels on distingue les péchés capitaux. Sans compliquer les
choses on pourrait définir le péché véniel comme un attachement désordonné a des
biens créés. « J'aime trop ceci ou cela etc. ! » Une petite régle pour se repérer :
péché il y a, chaque fois que I'on met de I'absolu dans du relatif, de I'éternel dans le
temporel » et cela a propos des 3 fondamentaux, le beau , le bien, le bon : « cette
sole Colbert est absolument divine ! C’est si bon, c’est siril y en a au paradis !! »

Quelgues considérations sur les péchés capitaux.

Tout le monde sait pourquoi un péché est appelé capital : il est a la téte ou a I'origine
une multitude d'autres péchés mais il est bien difficile de trouver pour chaque péché
le corps qui correspond a la téte. Cet enseignement ne fait plus partie de la
catéchese courante, et il faut consulter pour cela les péeres de I'Eglise.

Saint-Paul ébauche cet enseignement pour le galates 5,19-21 : « or, les ceuvres de
la chair sont évidentes : débauche, impureté, obscénité, idolatrie, magie, rivalités,
guerelles, jalousies, animosités, disputes, divisions, sectes, envie, ivrognerie, exces
de table, et toutes choses semblables. (Points de suspension)

Par la suite cet enseignement a été essentiellement développé par les péres de
I'église et en particulier par Saint Jean Cassien a qui je ferai fréquemment référence.
(Institutions cénobitiques)



Il faut toutefois noter qu’il existe des différences notables entre les peres latins et les
péres grecs, entre I'église d'Occident et I'église d'Orient. L'église d'Orient considere
que les péres du désert sont la vraie source de I'enseignement spirituel. Pour nous
ce sont les docteurs de I'Eglise, essentiellement St Grégoire et St Thomas

De plus, selon l'origine des péres, la liste des péchés capitaux différe tant dans leur
nombre que leur dénomination.

Et méme chez nous, église d'Occident, il peut y avoir des divergences :

Saint-Thomas peut critiquer Saint Grégoire pourtant docteur I'église comme lui, dans
sa facon d'exposer par exemple « les filles » de I'envie.

Qu’en est-il ?

B L'église d'Occident aprés le quatrieme concile du Latran en 1215 et avec saint
Thomas d'Aquin a pour habitude de considérer sept péchés capitaux dont
découlent tous les autres.

- L'orgueil,

- la paresse spirituelle ou acédie,
- la gourmandise,

- la luxure,

- l'avarice,

- la colére,

- I'envie.

Péché capitaux auxquels s'opposent les vertus théologales et humaines dont on peut
remarquer qu'elles ne correspondent pas exactement aux sept péchés capitaux :

les vertus théologales (d'origine divine), que sont la Foi, 'Espérance et la Charité,
sont complétées par les vertus cardinales (d'origine humaine), que sont la Justice,

la Prudence, la Tempérance et la Force (morale, c'est-a-dire le Courage)

B Chez les péeres grecs, (Evagre le pontique puis Cassien) la liste est un peu
plus longue puisqu'elle comporte 8 péchés : la gastrimargie, la philargyrie, la
fornication, la colere, la tristesse, I'acédie, la cénodoxie (vaine gloire, enflure
de I'égo), l'orgueil.

Grégoire le Grand (590-604) supprime l'acédie gu'il remplace par I'envie, et déclare
I'orgueil roi des vices et le sort de la liste. Et de fait, en réfléchissant un peu, il est
assez facile de reconnaitre que l'orgueil est a la racine des autres péchés capitaux Il
en est le chef supréme.


http://fr.wikipedia.org/wiki/Vertus_th%C3%A9ologales
http://fr.wikipedia.org/wiki/Foi
http://fr.wikipedia.org/wiki/Esp%C3%A9rance
http://fr.wikipedia.org/wiki/Charit%C3%A9
http://fr.wikipedia.org/wiki/Vertus_cardinales
http://fr.wikipedia.org/wiki/Justice
http://fr.wikipedia.org/wiki/Prudence
http://fr.wikipedia.org/wiki/Temp%C3%A9rance
http://fr.wikipedia.org/wiki/Force
http://fr.wikipedia.org/wiki/Courage
http://fr.wikipedia.org/wiki/Gr%C3%A9goire_le_Grand

I- lagourmandise

Il faut commencer par la gourmandise pour de hombreuses raisons que nous allons
VOir.

La gourmandise est bien évidemment liée a la nourriture que nous prenons. Il est
habituel de considérer que cette passion a deux formes principales comprises
comme des exces portant sur :

- la qualité des aliments. C’est I'intempérance de la bouche.
- La quantité de ce que l'on ingere. C’est I'intempérance du ventre.

Il s’agit de la recherche pour soi, du plaisir corporel li¢ a I'acte de se nourrir et qui ne
procédent pas directement des besoins. « La gourmandise commence quand on a
plus faim » disait A. Daudet

Mais finalement qu'est-ce que manger qu'est-ce que se nourrir, selon les péres de
I'église ?

Saint Maxime le confesseur nous dit « les choses que nous mangeons ont été créés
pour une double fin (fi n), nous alimenter et nous servir de reméde » (les alicaments
ne datent pas d'aujourd’hui...)

Quels sont les éléments que nous pouvons consommer selon la révélation ?

L'écriture nous enseigne que le régime et les menus ont varié au cours des alliances
successives de Dieu avec 'homme.

Régime végétarien pour le temps « tres bref » de l'innocence originelle et jusqu'au
déluge.

Régime carné pour l'alliance Noachique.
Régime pur avec interdiction des aliments impurs pour l'alliance mosaique.

Régime universel pour l'alliance universelle dans le sang de Jésus-Christ « tout ce
que Dieu a créé bon, et aucun aliment n’est a proscrire si on le prend avec action de
graces » 1Tim :4,4. « Ce n'est pas ce qui entre dans la bouche qui rend I'homme
impur »Mt : 15,11, et de toute facon « tout est bon » Gen : 1,31. De plus, d’'une
certaine maniere, le Christ a augmenté notre régime : « ce n'est pas seulement de
pain que I'hnomme doit vivre, mais de toute parole qui sort de la bouche de Dieu.
»Mt : 4,4. (Parole dont on peut étre gourmand sans pécher...)

Est-ce que cela rend pour autant les frontieres de la gourmandise plus visibles, je ne
crois pas. Pour beaucoup d’ailleurs, comme G.de Maupassant qui disait

« De toutes les passions, la seule vraiment

respectable me parait étre la gourmandise », la question est difficile.


http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=toutes
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=passions
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=seule
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=vraiment
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=respectable
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=parait
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=etre
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=gourmandise

Probablement parce que nous frélons le péché des origines : certains peres pensent
méme qu’il s'agit de la source du péché ancestral (Saint-Jean Climaque, Saint-Jean
Cassien....) Le premier péché commis dans I|'état d'innocence, serait un péché de
gourmandise « la femme vit donc que le fruit de I'arbre était bon a manger et
agreable a voir et désirable pour avoir l'intelligence ; elle prit de ce fruit et en
mangea ;, elle en donna aussi a son mari qui était avec elle et il mangea. »Gen :2-6.

Pour nous, il habituel de considérer que le péché originel est un péché d’orgueil.

La gravité de cette passion se révéele encore de maniére indirecte dans le fait qu’il
s’agit bien de la premiere des tentations que Satan présente au Christ dans le
désert. (En écho a la premiére chute)

Nous commencons a entrevoir que le péché de gourmandise n’est pas aussi simple
et aussi léger qu’on le concoit habituellement, ne s'agirait-il pas plut6t et de maniere
plus subtile d'un péché spirituel ? Saint Jean Cassien d’ailleurs sous-titre son
chapitre par I'expression « l'esprit de gourmandise »

La perversion de 'usage naturel et normal de la nourriture est qualifiée de maladie et
de folie par les péres : folie du ventre : gastrimargie et folie de la bouche : laimargie.

Si c’est une folie dans ses fondements c’est encore plus une folie dans ses
conséquences pathologiques. Tyrannie de I‘dme en la décentrant de son sujet, Dieu,
(apres 35 ans tout est spirituel disait Jung) et péril de la santé du corps touchant
tous les systemes : digestifs, cardio-vasculaires, locomoteur, respiratoire,
neurologique. Toutes pathologies liées a la surcharge alimentaire et ses
déséquilibres dans nos pays riches.

Peut-étre, en examinant les conséquences de ce péché et les fils et les filles de la
gourmandise, arriverons- nous a mieux en cerner la nature.

Dans l'enseignement des péres de I'église il est plus facile de repérer les fils et filles
de la gourmandise dans sa forme qui dit que de I'excés des quantités d'aliments ou
de boissons.

Esprit alourdi, obscurci, torpeur et sommeil, paresse

Négligence en particulier dans la priére ; la gourmandise met fin a la pénitence
Abandon du combat spirituel, relachement de la volonté

Perte de la capacité de discernement, jugement grossier

Orientation des désirs vers les préoccupations charnelles ou fantasmes aboutissant
a la volupté, la luxure et a I'impureté

L’endurcissement du cceur en est la conséquence



Il y a aussi le sommeil excessif, la paresse, les discours inutiles, la critique, la
bouffonnerie, 'insensibilité, I'impureté dans les prieres, I'amour du monde et la
présomption entrainant méme, malheur inattendu suivi du désespoir qui est de tous
le péché le plus dangereux.

Dans cette longue liste, il me semble que les fils et les filles de l'intempérance de la
bouche, la recherche des mets les plus savoureux, sont ceux et celles a caractere
essentiellement spirituel. Donc les plus graves...

On comprend bien aprés tout ¢a que le combat contre la gourmandise est le premier
barreau de I'échelle sainte. Et comme il n'est pas question d'étre confirmé dans la
grace de notre vivant, ce combat ne cesse jamais.

II- La luxure

Il est habituel de la traiter en seconde place, puisqu'elle est apparue comme pouvant
étre la fille de la gourmandise.

Premiére difficulté : trouver une définition satisfaisante.

Il y a bien cette définition anonyme : « la luxure est le plus capiteux des péchés
capitaux » mais elle me semble peu convenable.

Pourquoi cette difficulté?

Le mot est peu utilisé dans I'écriture, une seule occurrence dans la TOB en Sir 23-6
« que l'appétit sexuel et la luxure n'est pas de prise sur moi, ne me livre pas aux
désirs impudiques ! ». Le mot luxure est méme oublié de nos jours.

Spontanément, le mot fait évoquer le péché de chair mais lequel ? Les définitions
sont nombreuses, évoquant le plus souvent la convoitise, la recherche du plaisir
charnel, les excés sexuels.

Saint Thomas d'Aquin y consacre 19 pages dans sa somme théologique, la définition
gu'il en donne et qui sert de fil d'Ariane tout au long de son exposé me semble étre la
plus simple mais pas forcément la plus éclairante : le péché de luxure consiste en ce
gue I'on use du plaisir sexuel d'une maniere qui n'est pas conforme a la droite raison.
Plaisir sexuel et raison, comme c’est facile !

Nous avons vu, il y a quelques temps, avec Jean-Paul Il que c'est 'amour qui
constitue la finalité premiere de I'union sexuelle. La procréation est le résultat de
cette union sexuelle et non son but.

C’est plutét la seule recherche du plaisir sans I'amour qui unit les personnes, qui
semble bien correspondre au péché de luxure. Il faut bien avouer que dans les écrits
patristiques, le jugement en matiére de péché de luxure peut évoluer du plus simple :
« en matiere de chair tout est péché » puisque le péché originel se transmet par la
chair, au plus complexe dans les discussions de type scolastique.



L'union sexuelle est dans la volonté de Dieu, subordonnée a I'union spirituelle.
Lorsque I'union sexuelle s’effectue indépendamment du contexte spirituel, elle
ampute 'nomme et la femme inévitablement, en modifiant profondément I'ordre
« normal » du rapport a Dieu, a soi-méme et a son prochain.

Le désir exclusif du plaisir sexuel que constitue la luxure fait passer Dieu au second
plan et 'hnomme se fait de la volupté, une idole. Notons au passage ce proverbe
russe : « La beauté est sceur de la vanité et mére de la luxure ».A cause de cela, le
prochain n'est plus saisi comme une personne dans sa dimension spirituelle mais
devient un objet et non plus un sujet dans la relation, éventuellement
interchangeable.

Sous l'effet de la luxure le prochain n’est pas vu tel qu'il est mais plutot tel qu'il n'est
pas, dans une vision délirante de fantasmes.

Le caractére pathologique et pathogéene de la luxure, apparait donc clairement.

La passion de luxure peut s'exercer en actes mais aussi en pensées par la
jouissance de représentation et d'images fournies par le sens ou la mémoire ou par
I'imagination selon le désir. Dans notre société, tout y concourt, la mode, la publicité,
internet : c’est le probléme de la part sociale du péché, des autoroutes du mal.

Les Peres de I'église nous enseignent trois effets ou conséquences pathologiques de
cette passion :

- une agitation de I'ame depuis la naissance du désir jusqu'a son assouvissement

- une anxiété dans la recherche de son objet, dans les moyens pour I'atteindre et
dans les suites de la satisfaction du désir car il renait a peine satisfait, avec en sus
I'amertume de la déception qui résulte du décalage entre ce que les passionnés
attendent du plaisir et celui apporté en réalité.

- Un obscurcissement de I'esprit, et une perte du jugement.

Les conséquences peuvent étre terribles, la passion exercant une véritable tyrannie,
jusqu’a la frénésie de la volupté, en raison de son extraordinaire puissance.

La luxure est destructrice de vertus et engendre des fils et des filles :

- l'absence de crainte de Dieu

- I'norreur de la priére

- l'amour de soi

- linsensibilité et le durcissement du coeur
- l'attachement au monde

- le désespoir.

I1l- L’avarice


http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=beaute
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=vanite
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=mere
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=luxure

Une bonne définition pourrait étre la représentation qu'en a faite
Viollet le duc : la main droite de I'avaricieux est crispée crochue.

D'aprés certains penseurs de notre temps (Philippe Sollers), c’est le grand vice de
notre époque avec l'envie.

« De tous les péchés, l'avarice est le plus avantageux » disait Marcel Aymé. Cette
passion a d'ailleurs donné lieu a une abondante littérature au cours des siécles. Tout
le monde connait I'exclamation de La Fléche dans I'avare de Moliére « La peste soit
de l'avarice et des avaricieux »

Malgré I'abondante littérature consacrée a ce vice, je puiserai essentiellement chez
les péeres spirituels (Cassien et Thomas d’Aquin) avec malgré tout, cette petite
introduction par Honoré de Balzac « I'avarice commence ou la pauvreté cesse » On
dirait du Jésus. « Heureux les pauvres... »

L'avarice est-elle une question d'argent ? L'enseignement de Jésus sur les riches et
les pauvres, les béatitudes, le royaume des cieux, met I'accent sur cet aspect.

C'est ce gue les peres grecs nomment la Philargyrie, I'attachement aux richesses. lls
distinguent également la pléonexie : volonté d'acquérir de nouveaux biens pour
posséder davantage.

La main crispée, me semble t'il nous en dit plus : I'avare se prive de tout pour ne
manquer de rien et perd tout a ne vouloir rien perdre : « | Quel avantage, en effet, un
homme a-t-il a gagner le monde entier en le payant de sa vie ? Quelle somme pourra
pourrait-il verser en échange de sa vie ? » Mc : 8, 36-37.

Avarice est synonyme en latin de aeris aviditas (avidité de l'argent) avidité que I'on
peut étendre tous les biens extérieurs... dans avarice il y a avoir qui peut s'appliquer
a bien des choses... (La santé par exemple qui est devenue une affaire d’argent)

Or il n'y a pas de mal a désirer les biens extérieurs avec mesure, mais l'avarice
implique une démesure :

- On acquiert et conserve plus qu'on ne doit (péché contre le prochain)

- Il'y a une affection démesurée des richesses et des biens extérieurs (péché contre
soi-méme) par déreglements affectifs.

- Il'y a mépris du bien éternel a cause du bien temporel. (Péché contre Dieu)

L'avarice consiste a posséder plus qu'on ne devrait en justice. C'est un péché social.
Elle s'oppose donc a la vertu de justice et non a la libéralité. (Donner librement et


http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=tous
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=peches
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=avarice

gratuitement). A noter que la prodigalité qui est un excés inverse de |'avarice est
aussi un péché. La prodigalité peut d'ailleurs procéder de I'avarice dans I'espoir d'un
gain supérieur. Avarice et prodigalité marchent ensemble.

L'avarice est une idolatrie car elle rend un culte aux objets extérieurs et l'avare se

délecte dans sa conviction de posséder des richesses. C’est son bonheur.

C'est donc bien un péché spirituel et non charnel. Il peut naitre de l'orgueil ou parfois
de la crainte avec cette idée que les richesses permettent le rassasiement. Son
origine n'est jamais la prudence. (Une vertu n'engendre pas un vice)

Quelgques symptomes sont typiques de l'avarice : l'avaricieux se juge lui-méme
prudent surtout en vieillissant. Chacun peut d'ailleurs évaluer son degré d'avarice a la
peine qu'il aurait en se défaisant ou en étant défait de ses biens. L’avare ne recule
devant rien, ni mensonges ni parjures ni vol ni colere. Il critique tout autour de lui et
recherche ce qui lui donne raison, pour éviter de donner, de partager ou de
dépenser. Il se condamne a la solitude et préfere se priver de la vie commune plutot
que d’ouvrir la main.

Les fils et les filles de l'avarice listées par Aristote puis Saint Grégoire :
- I'endurcissement, ('avare ne soulage pas le malheureux).

- L'inquiétude, le souci, les préoccupations de l'acquisition et du maintien des biens
acquis qui occupent entierement I'esprit.

- Mensonges, faux témoignages, pour tromper le prochain

- Vol, rapacité. (L’avarice ne fait pas bon ménage avec 'honnéteté) et méme le
crime.

- Gains honteux, trafic, jeux de hasard et d'argent.

- Enrichissement par des actes vicieux comme la prostitution (la pornographie)
- usure.

La liste n'est pas fixée et on peut toujours trouver quelque chose a vy rajouter.

Si on peut facilement y échapper, une fois qu'elle a pris possession de la personne,
cette passion est difficile a guérir, 'avaricieux ayant beaucoup de mal a se
reconnaitre tel qu'il est. Ce vice devient alors le foyer d'une méchanceté dont on ne
peut plus se débarrasser. Il est difficile d'imaginer a quel point cela est vrai.

IV- La Colere

(Jusqu’ici nous cheminons selon I'exposé de Saint-Jean Cassien).

Avant de parler de la colere, il faut la situer.

10



Il faut savoir auparavant que I'appétit sensible de 'lhomme se divise en
concupiscible et irascible. Deux appétits qui mettent 'lhomme en mouvement.

L’Appétit concupiscible porte I'ame vers ce qu'elle considere comme un bien.

L’appétit irascible est
la faculté par laquelle 'ame se porte a surmonter les difficultés qu’elle rencontre dans
la poursuite du bien ou dans la fuite du mal.

Bien évidemment la colere procéde de la puissance irascible de 'ame.

Compte tenu de ce qui précéde nous pourrons dire que la colére apparaitra comme
une passion, un péché, toutes les fois qu’elle prendra le prochain pour objet.

C'est contre l'esprit du mal qu'il convient de se mettre en colére et non contre sa
victime, contre les péchés mais non contre celui qui les commet « car nous ne luttons
pas contre les hommes, mais contre les forces invisibles, les puissances des
ténébres qui dominent le monde, les esprits du mal qui sont au-dessus de nous

»Eph :6-12. Nos anciens insistent la dessus.

Les symptdémes de cette passion ne sont que trop connus dans ses manifestations
violentes. Il convient de ranger également ici toutes les formes d'agressivité
extérieures et intérieures dont I'hnomme est capable et qui ont le prochain comme
objet : le ressentiment, la rumination, le souvenir d'une offense d'une humiliation,
d'une injustice subie, la rancune, toutes les formes de rancceur, d'hostilité,
d'animosité, de méchanceté. La mauvaise humeur, l'aigreur, les irritations, les
impatiences, I'agitation psychomotrice, l'indignation, les moqueries, les railleries et
I'ironie a I'égard des personnes. La malveillance également en fait partie, de maniere
ouverte ou de facon plus subtile comme le fait de se réjouir d'un malheur, d'une
déconvenue qui affecte le prochain ou de ne pas s'affliger des peines qui lui
surviennent ou de ne pas se réjouir de son bonheur.(citation JC Larchet)

Les peres notent en plus qu'en toute forme de colére I'homme éprouve un certain
plaisir : «La colére est comme l'alcool : a petites doses et de temps en temps,
cela peut rendre service ». dit Robert Escarpit dans sa lettre ouverte au diable.

A contrario, dans I'amour du plaisir, ils voient une cause fondamentale de colére
(lorsqu'il ne peut étre atteint). Saint-Jacques nous enseigne « d'ou viennent les
guerres et les querelles entre vous ? N'est-ce pas ceci : quand vos convoitises
bataillent dans vos membres » Jc :4,1.

La colére peut ainsi étre provoquée par trois types d'attachement si I'homme se
trouve privé du plaisir que lui procure : la nourriture, I'argent ou tout objet matériel,
soi-méme.

La source fondamentale de la colére étant I'orgueil et I'estime de soi ou la vaine
gloire. C'est la bonne opinion que nous avons de nous-mémes qui nous fait nous
révolter (excés dans notre amour-propre).

L'homme en colere ressemble a un fou affirme Saintes Jean-Chrysostome, et St -
Jean Climaque la qualifie d'épilepsie spirituelle. Dans ses formes violentes de colére,
I'hnomme ressemble a un possédé. En résumé maladie, folie, possession.

11


http://fr.wiktionary.org/wiki/facult%C3%A9
http://fr.wiktionary.org/wiki/laquelle
http://fr.wiktionary.org/wiki/%C3%A2me
http://fr.wiktionary.org/wiki/porter
http://fr.wiktionary.org/wiki/surmonter
http://fr.wiktionary.org/wiki/difficult%C3%A9
http://fr.wiktionary.org/wiki/rencontrer
http://fr.wiktionary.org/wiki/poursuite
http://fr.wiktionary.org/wiki/bien
http://fr.wiktionary.org/wiki/fuite
http://fr.wiktionary.org/wiki/mal
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=colere
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=alcool
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=petites
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=doses
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=temps
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=temps
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=peut
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=rendre
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=service

Il y a des conséquences pour I'ame et le corps : divers troubles physiologiques
portants atteinte a la santé (HTA, insomnie), modification des conduites alimentaires,
anorexie ou boulimie. L’ame est comme déchirée et confuse, elle perd l'usage de la
raison et du jugement avec discernement. Celui qui est en proie a la colére cesse de
percevoir le réel comme il I'est pour le percevoir comme il n'est pas. La colére a pour
effet de modifier la proportion des choses que I'on percoit. C'est la fagon principale
par laquelle le mauvais agit sur nous !!! Faisons attention, surtout si nous ressentons
nous-méme, I'impression d’'une disproportion.

La colére agit comme un poison et I'homme ne connait plus la paix et souffre dés ici-
bas des tourments avant-coureurs de l'enfer.

L'esprit devient incapable de contemplation et perd la vraie science. L'homme
devient incapable de percevoir la présence du Christ en lui-méme. La colére en
définitive entraine la mort spirituelle.

Il est usage avec Sainte Grégoire de compter six filles a la colere :
La querelle, I'excitation, 'outrage, la clameur, l'indignation, le blaspheme (nom de...)

En conclusion la passion de colere peut étre utile et salutaire .Le vice opposé, celui
d'une patience déraisonnable, signale I'absence de jugement et de raison :ily a de
saintes coléres...

Il ne faut pas rechercher I'impassibilité (attribut divin) mais la paix, don de Dieu,
évidemment.

V- L’envie

« L'orgueil a cela de bon qu'il préserve de I'envie ». disait Victor Hugo mais ce n’est
pas la solution de Dieu...

L’expression « j'en meurs d’envie » peut en dire déja long. L’envie, ¢a fait mourir.
J'avais justement envie de parler de l'envie...

L’envie n ‘est pas au catalogue de I'Eglise d’orient et des Péres Grecs et nous
verrons pourquoi I'église d'Occident a raison d'en faire un des sept péchés capitaux.

Tout d'abord une définition : I'envie est une tristesse provoquée par le bien du
prochain.

Pour cette raison l'envie est contraire a la charité qui fait vivre I'ame spirituelle.
Elle est donc de par sa nature, un péché mortel.

A l'inverse « nous savons que nous sommes passés de la mort & la vie, parce que
nous aimons nos freres. » 1 Jn 3,14.

La charité se réjouit du bien du prochain, I'envie s'en attriste.

Génétiguement et d'apres Saint Grégoire, les vices capitaux sont tellement bien liés
entre eux que chacun vient d'un autre. Ainsi donc I'envie provient de la vaine gloire
qui provient de l'orgueil (par mode de comparaison).

12


http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=orgueil
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=bon
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=preserve
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=envie

Voyons quelques symptomes de cette maladie a I'évidence spirituelle.

Saint Grégoire a dit : « elle est une blessure pour I'esprit qui se ronge, torturé par le
bonheur d'autrui. » L'envie vient de la gloire d'autrui.

Toutefois il faut noter que personne n'envie celui qui le dépasse de beaucoup (mieux
vaut lui que moi...). L'envie a pour objet ceux qui lui sont proches et que I'envieux
veut égaler ou surpasser. C'est pourquoi ceux qui aiment les honneurs sont les plus
envieux. (Tristesse récente en politique vue a la télévision)

Nous envions seulement ceux que nous estimons meilleurs que nous sur quelques
points. Beauté, santé, fortune, pouvoir... L'envie fleurit entre proches. Il faut
remarquer que les grandes gloires laissent indifféerent I'envieux enfermé dans sa
petitesse et sa faiblesse. Le magnanime n'est pas envieux. Celui qui est dans
'espérance non plus.

Voila pour I'envie au présent. Voyons I'envie au passé.

Le souvenir des biens passés peut rendre également envieux : les vieillards envient
les jeunes, ceux qui ont payé cher leurs acquisitions envient ceux qui I'ont fait a peu
de frais. Ceux qui ont cherement acquis une réussite envient ceux qui aujourd'hui y
accedent plus facilement, fussent leurs propres enfants. Cette tristesse de I'ame peut
également toucher le corps comme le décrit Saint Grégoire : « les signes extérieurs
eux-mémes indiquent la gravité du délire qui s’empare de la raison : le visage palit,
les joues se creusent, I'esprit s'enflamme, les membres se glacent, la pensée est
prise de rage, les dents grincent. »

Apres I'ame et le corps, il faut en esprit exercer un discernement: bonne nouvelle, il
est tout a fait possible de s'attrister du bien d'autrui sans commettre un péché
d’envie : il s'agit dans ce cas, d'un bien honnéte qui nous manque, en particulier et
pour ne pas prendre de risques, jeil serait bon de se limiter aux biens spirituels.

Autre discernement, au sens inverse de ne pas envier, |'écriture et la tradition
recommande de ne pas envier le bien d'autrui lorsque celui-ci en est indigne et/ou lui
parvient d'une maniere qui n'est pas honnéte (vol, jeux de hasard...) Il est bien
compréhensible qu'une telle injustice (« je me suis dity a une justice-vu a la télé »)
suscite l'indignation. Mais selon la foi, les biens temporels que recoivent les indignes,
leur sont octroyés par une juste ordonnance de Dieu, soit pour leur amendement soit
pour leur condamnation ou encore « parce que Dieu récompense sur Terre ce qu'il
ne pourra recompenser au ciel. On trouve au psaume 73 : « encore un peu, je faisais
un faux pas, car j'étais jaloux des impies, voyant la prospérité des pécheurs. »

Péché capital, I'envie est la téte d'un corps dont les membres sont selon la tradition :
la haine, la rumeur malveillante, le dénigrement, la satisfaction de voir les difficultés
du prochain, et la déception de voir sa réussite. Au terme il y a la haine. A ce stade
vous avez sans doute compris le caractére démoniaque de ce péché.

En effet selon la révélation : « c'est par I'envie du diable que la mort est entrée dans
le monde. » Sg :2-24 (expliquer quelle est cette envie)

13



Le degré peut-étre le plus grave qui soit dans I'envie, est celui qui consiste a s'afflige
des progres de la grace divine chez nos fréres et sceurs. C'est un péché contre
I'esprit Saint contre lequel la miséricorde ne peut agir.

Veillons et gardons-nous de ce péché en allant au maximum de ce qui S'y opposent :
prions pour nos ennemis, selon le conseil évangélique de Jésus, c’est une sagesse
obligatoire et non une folie facultative !

VI- L’acédie ou paresse spirituelle ou tristesse spirituelle

L’église d'Occident a pour coutume de traiter la tristesse et I'acedie dans un méme
chapitre. Saint Thomas en donne une définition simple mais difficile a comprendre,
en le comparant a I'envie qui est une tristesse provoquée par le bien du prochain
alors que I'acédie est une tristesse provoquée par le bien de Dieu...

Nous allons essayer ensemble d'y voir plus clair.

L'acedie est un terme désuet qui a disparu des dictionnaires. Il est remplacé
actuellement par le mot paresse ce qui constitue une chute sur le plan théologique.
L'acedie peut en effet se manifester par une torpeur paralysante mais aussi
s'accompagner d'une hyperactivité de mauvais aloi. De plus la paresse n'est pas une
tristesse. « au contraire ! »

L'acedie, c'est la maladie du moine, du solitaire, du religieux. Saint-Jean Cassien en
fait une longue description qui s'applique difficilement aux laics. Je puiserai donc
dans 'ceuvre de Saint-Thomas en gardant le schéma de la présentation clinique.

Dans son essence, la passion ou le péché d’acedie est engendrée par le mépris vis-
a-vis des biens qui viennent de Dieu. Il s'agit la d’ingratitude et non d'’humilité et la
tristesse qui provient d'un bien est blamable. Celle qui provient d'un mal ne I'est pas.
Comment en arrive-t-on a ce point ?

Je pense que le combat spirituel, ne concerne pas que les moines mais également et
peut-étre surtout les laics (plus nombreux). Il s'agit de ce que I'on appelle dans le
langage courant, du démon de midi et pas seulement du démon des solitaires. Midi
s'appliquant au milieu du jour comme au milieu de la vie. Je suppose que peu de
personnes échappent au dégolt des choses spirituelles et se tourne vers les biens
de ce monde pour retrouver leur joie de vivre.

L'acedie en tant que telle me semble largement sous diagnostiquée. Et le traitement
prescrit risque alors de s'appliquer aux conséquences (autres péchés) plus qu'a la
cause. (Traitement symptomatique n’éliminant pas la maladie)

Le dégolt de la priere, la fuite des ceuvres de charité, la recherche de l'isolement
pour fuir le prochain peuvent en étre les symptdomes. Le malade s’attriste de ce qu'il
doit accomplir pour Dieu et en conséquence ne pouvant godter les joies spirituelles
se porte vers les joies corporelles.

Il s'agit bien d'un vice capital et Saint Grégoire lui attribue six filles que sont : la
malice, la rancune, la pusillanimité, le désespoir, la torpeur vis-a-vis des
commandements, le vagabondage de I'esprit autour des choses défendues, toutes
choses que le malade d'acédie utilise dans son combat contre les biens spirituels qui

14



I'attriste. La rancune lorsqu’il combat les hommes qui proposent ces biens, la
pusillanimité lorsque ces biens paraissent difficiles a atteindre, I'évasion vers les
choses défendues qui entrainent dissipation ou I'agitation d'esprit : curiosite,
bavardage, nervosité, déplacements incessants, inconstance dans les projets.

Un texte célebre d’Evagre le pontique illustre avec un style pittoresque cette
passion :

« Il est un démon, dit vagabond, qui se présente aux fréres surtout au point du jour. Il
emporte l'intellect de ville en ville, de village en village, de maison en maison ; et il
fait en sorte qu'on accomplisse de simples rencontres (il se manifeste dans ici de
maniére innocente et il permet a I'esprit de penser a telle ou telle personne), puis il
fait faire une rencontre plus longue et moins innocente qui corrompt l'esprit. Et voila
gu'emporté au loin, on oublie peu a peu la connaissance de Dieu, les vertus et
jusqu'aux promesses faites. Il faut donc que le solitaire fasse bien attention au lieu
d'ou vient le démon et ou il veut en venir. Parce que ce n'est pas pour rien, ni par
hasard qu'il fait accomplir tout ce voyage. Il le fait pour corrompre I'état intérieur du
solitaire. De cette maniére, l'intellect s'enflamme a cause de ces choses, il s'enivre
de ces rencontres et tout a coup se trouve envahi par le démon de la fornication, de
la colere ou de la tristesse. Or toutes ces choses détruisent absolument la splendeur
de I'Etat intérieur. »

En résumé, la passion de I'acedie pourrait porter a notre époque le « doux » nom de
Burnout spirituel avec ses 3 criteres indispensables : épuisement, deshumanisation,
perte d’ambition, a transférer bien sir du domaine du travail dans le domaine
spirituel.

VIl L’orgueil

Le roi de tous les vices mérite un traitement spécial, celui dont découlent tous les
autres ne va pas se laisser faire comme ¢a.

Le salut est en effet un édifice qui ne s’éleve que sur les ruines de 'orgueil. (C'est
joli mais je ne sais plus qui I'a dit...)

Je ne suivrai pas le plan habituel pour beaucoup de raisons que je vais tenter de
faire comprendre en cours de route.

15



Pour donner un peu de corps a cette maladie, voyons d'abord quelques synonymes de
I'orgueil dans la langue francaise : ambition, amour-propre, arrogance, dédain,
fatuité, fierté, gloriole, hauteur, honneur, insolence,

mégalomanie,mépris, morgue, outrecuidance, présomption, prétention, suffisance,
superbe, vanité. Cet ordre alphabétique est providentiel, puisque le dernier sera le
premier a passer... (la profondeur du verbe passer ...)

Mais auparavant, quelques Citations.

« Les hommes se répartissent naturellement en trois classes : les vaniteux,
les orgueilleux, et les autres. Je n'ai jamais rencontré les autres. » Auguste
Detoeuf, industriel et essayiste francais du 19° siécle.

-« L'orgueil s'oppose a la vanité car la vanité goQte la louange et I'orgueil la
méprise »

-« la charité est souvent un fruit de I'orgueil » Alfonso di Lernia Ecrivain et
penseur napolitain.

-« L'orgueil ne réussit jamais mieux que quand il se couvre de modestie. »
Chevalier de Méré. Ecrivain francais du 17°

-« Soit modeste ! C'est le genre d'orgueil qui déplait le moins. » Jules renard

-« on sacrifie souvent les plus grands plaisirs de la vie a I'orgueil de les
sacrifier » Helvétius Claude Adrien philosophe francais dul8°

- « le comble de l'orqueil est de se mépriser soi-méme » Flaubert.

Synonymes et citations, dans le but de nous faire soupgonner que I'horizon de
l'orgueil est plus étendu qu'on ne peut le penser au premier abord.

Et nous sommes tous concernés sans exception. Si nous avons le moindre doute,
demandons-nous a quel point cela nous touche quand on nous inflige un affront,
gu’on refuse de nous préter la moindre attention, quand on interrompt nos propos,
gu'on nous traite avec condescendance, ou qu'on parade devant nous.

Premier abord qui tourne essentiellement autour de la vanité comme signalé plus
haut. La vanité est de loin la forme d’orgueil la plus apparente, la plus fréquente. Qui
a un moment donné, ne dis pas « moi-je », c’est aussi la forme la plus insupportable
aux autres.

Mais il y a pire encore, l'orgueil est difficile (quasi-impossible) a éviter, nous dit St
Augustin. Pourquoi ? Parce que : " les autres péchés s'emploient a produire des
ceuvres mauvaises, mais l'orgueil s'attaque aux ceuvres bonnes, pour les détruire "

Saint-Augustin nous donne ici notre fil d'Ariane.
Nous savons que I"arbre se reconnait a ses fruits et lorsque I'arbre est mauvais, les

16


http://www.linternaute.com/dictionnaire/fr/definition/ambition/
http://www.linternaute.com/dictionnaire/fr/definition/amour-propre/
http://www.linternaute.com/dictionnaire/fr/definition/arrogance/
http://www.linternaute.com/dictionnaire/fr/definition/dedain/
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=fatuite
http://www.linternaute.com/dictionnaire/fr/definition/fierte/
http://www.linternaute.com/dictionnaire/fr/definition/gloriole/
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=hauteur
http://www.linternaute.com/dictionnaire/fr/definition/honneur/
http://www.linternaute.com/dictionnaire/fr/definition/morgue/
http://www.evene.fr/citations/mot.php?mot=outrecuidance
http://www.linternaute.com/dictionnaire/fr/definition/presomption/
http://www.linternaute.com/dictionnaire/fr/definition/pretention/
http://www.linternaute.com/dictionnaire/fr/definition/suffisance/
http://www.linternaute.com/dictionnaire/fr/definition/superbe/
http://www.linternaute.com/dictionnaire/fr/definition/vanite/
http://fr.wikipedia.org/wiki/Industriel
http://fr.wikipedia.org/wiki/Essayiste
http://fr.wikipedia.org/wiki/France

fruits le sont aussi et cela peut facilement étre reconnu. Mais si I'orgueil se met dans
les ceuvres bonnes, comment faire pour s’en apercevoir.

Jusqu'a présent, je puisais dans Jean Cassien, dans la Somme théologique et dans
I'ouvrage de Larchet, tous les ingrédients de ma préparation, mais dans le cas de
l'orgueil (et ce n'en est pas un), je procéderai autrement. En effet la description de
l'orgueil faite par les péres, par Cassien, et reprise par Larchet évoque plus la vanité
et la vaine gloire que I'orgueil. Bien évidemment Saint-Thomas est juste, mais il est
vraiment difficile d'en tirer un enseignement qui se voudrait pratique.

Je fais donc appel a 'enseignement d’'un auteur contemporain Le pére Molinie (le
molinisme est une hérésie mais ce n’est pas le méme) : pére spirituel s’il en est
grace a sa théologie des saints (c’est d'ailleurs le réle essentiel du pére spirituel :
pointer l'orgueil).

Auparavant, nous pouvons malgré tout, essayer de pointer quelques symptémes ou
rejetons de I'orgueil .symptémes ou rejetons, cela est bien difficile a dire puisque
tout cela est visible et que l'orgueil dans ses racines ne l'est pas :

- ladomination : J'ai besoin de dominer la situation, cela peut méme se trouver
chez le petit enfant. Or nous savons que la domination appartient a Dieu. Au niveau
spirituel, cette domination se traduit dans le besoin de différence : Je ne suis pas
comme les autres et méme les lois ne s'appliquent pas a moi.

- le pouvoir : J'ai besoin de commander. C'est moi qui commande ! Sur le plan
spirituel, il se traduit par I'orgueil spirituel : ma vie spirituelle me permet de dominer.
Dans les milieux religieux, cela guette parfois les groupes de priere ou peut
s’exercer un pouvoir sur autrui. (de paternité spirituelle inappropriée, et a la mode
des starets)

- la séduction : J'ai besoin de conduire et de conduire a moi. Séduire, c'est vouloir
détourner quelqu'un de son chemin pour I'orienter vers soi-méme. Le démon est
appelé le séducteur parce que son but unique est de détourner la louange adressée
a Dieu pour la conduire a lui. (voir attitude opposée de Jean le baptiste)

- la force physique : Jai un idéal de force, des réves de victoire, nous en avons
tous : nous aimons tous a un moment donné faire des démonstrations de force.

- I'orgueil moral c’est autre chose : Je n'ai rien a me reprocher, je suis en régle.
Sur le plan spirituel, nous trouvons Ia, le puritanisme. Je suis en régle avec ma
conscience. Dans le protestantisme, également, je ne m'en référe pas a I'Eglise, je
ne m'en référe qu'a ma propre conscience. je suis pur ...

- I'orgueil social : J'ai besoin de me sentir indispensable. Heureusement que je suis
la. jusqu’a aller au-devant de ce qu’on attend de nous. (proposer un catéchisme pour
adulte par exemple)

- I'orgueil de la vie: Il se réfere a ce qu'a dit le démon : " Vous ne mourrez pas ",
vous deviendrez immortels comme Dieu. Au fond, nous faisons tous plus ou moins

17



comme si nous n'allions pas mourir. Nous cherchons une pérennité : Ce que je fais
va me survivre. Le Besoin d’éternité, de survivance. CEuvres bonnes ou mauvaises
du moment qu’on s’en souvient, les mausolées...

- la jugement : l'autojustification, justice sur le plan spirituel. Je ne changerai pas.
On peut exiger de moi ce qu'on veut, on peut exercer des pressions, je ne changerai
pas, parce que ce que je fais est juste. je me fais juge de moi-méme. Finalement, je
suis juste.

Sur le plan spirituel, Jésus dit : " Je ne suis pas venu pour les justes, mais pour les
pécheurs " (Lc 5,32). Cette autojustification nous empéche d'accueillir la miséricorde
divine, la grace qui va nous faire grandir dans le Royaume.

-le bon droit ou la rage d'avoir raison : J'ai raison, je ne céderai pas. Cette
attitude humaine, que I'on rencontre si facilement, ne serait-ce qu'au volant...les
forces de I'ordre ont toujours tort, quasiment...

-lI'indépendance : Je vais m'en sortir tout seul. Je n'ai pas besoin des autres, pas
besoin d'obéir a des ordres, Sur le plan spirituel, c'est ma volonté propre. cette
attitude correspond au pélagianisme : Je mérite mon salut. C'est au terme de mes
efforts et de mes mérites que je vais grandir. Dieu ne pourra faire autrement que de
m’accepter dans son royaume. (antidote : Ste Thérése de la sainte face : docteur de
'Eglise)

- Le contentement de soi. dans le fait de me recevoir de moi-méme c’est I'auto-
suffisance spirituelle. Le mécontentement de soi peut étre aussi grave sur le plan
spirituel car c’est tout sauf de ’humilité et cela nous détourne de I'action de Grace
pour tous les dons regus. Les talents...

Pour introduire la suite, 'orgueil pur dont nous parlerons plus loin, va tourner autour
de ses trois déréglements de I'dme.

Je souhaiterais comparer I'orgueil a une fusée a quatre étages, avec la pointe
tournée vers le bas.

Au premier étage : la vanité, la vaine gloire, pour les Grecs la cénodoxie.
Puis en descendant : au deuxieme étage : I'orgueil de la vie.

Au troisieme étage : I'endurcissement du cceur.

Au quatrieme étage : I'orgueil spirituel, le péché de type angélique.

- Au premier étage : Avec un premier niveau grossier : la vanité : « concevoir de
I'élevement pour des avantages charnels et apparents » beauté, santé, apparence,
biens matériels, intelligence, imagination, mémoire, savoir, qualité d'orateur etc. un
deuxieme niveau plus subtil « s'enfler du désir d'un vain renom pour des biens
spirituels et cachés » la vaine gloire attend que les richesses spirituelles soient
amassees pour en rechercher la louange. Malheureusement enfin, la vaine gloire
peut aussi étre le moteur caché de toute asceése. « Amen, je vous le déclare : ceux-

18



la ont touché leur récompense »Mt 6-2 et encore « malheur & vous quand tout le
monde dira du bien de vous » Lc : 6- 26. Merci de ne pas dire du bien de moi.

- Au deuxieme étage de la fusée infernale, on trouve I'orgueil de la vie.
Curieusement il ne semble pas avoir été scruté par Cassien et par les peres grecs.il
figure pourtant en bonne place dans la révélation, en tout cas dans les bonnes
traductions (Crampon, Segond, Chouraqui, la bible de Sacy et toutes les bibles
anciennes...) | Jean 2.16-17 : « Car tout ce qui est dans le monde, la convoitise de la
chair, la convoitise des yeux, et I'orgueil de la vie, ne vient point du Pere, mais vient
du monde. Et le monde passe, et sa convoitise aussi ; mais celui qui fait la volonté de
Dieu demeure éternellement. » (Texte latin de la vulgate dans son édition ! originale
de 405 ! : « quoniam omne quod est in mundo concupiscentia carnis et
concupiscentia oculorum est et superbia vitae quae non est ex Patre sed ex

mundo »). Dans mon élan j'ai également cherché dans la Septante ...

Sur le plan spirituel, I'orgueil de la vie, n'est pas la vanité de ses propres biens
comme cela est souvent expliqgué, mais bien autre chose de plus subtil :

L’orgueil de la vie se produit au contact ou a propos de biens sensibles lorsque ce ou
ces biens sensibles sont rendus spirituels a nos yeux.

Un honneur (¢a peut aller du premier prix de dictée a la grande satisfaction d’étre un
grand maitre d'un ordre religieux ou non), un prix, une décoration pour un meérite
particulier, tout ce qui permet de se complaire dans un plaisir sensible quelconque
pour lequel on accepte de se donner l'illusion de l‘infini. On se regarde comme celui
qui. L'impression, un instant, de ne plus connaitre de limites. C’est une passion a
propos de tout ce qui se présente avec un air d’infini a un sujet désireux d’infini pour
une secrete exaltation de notre moi. Une sorte d'ivresse ou véritable ivresse, de vin,
de volupté, de vertu, d'ascese, d'humilité : je ne suis rien etc...

Plus cette illusion s’attache a quelque chose d'inférieur et moins c’est grave : c’est
pitoyable peut-étre mais ce n'est pas grave ; pour un temps on oublie qu'on est
malheureux, qu’on est un pauvre type et on se laisse aller au besoins d'exaltation a
propos de choses bonnes: la musique, la science, les arts( le directeur du Musée
d’Orsay, interviewé sur la rénovation du Musée a bien senti cette exaltation), la
beauté, le patriotisme, la politique , le sport, I'action sociale, caritative, etc... « [l y a
quelque chose de divin dans le métier de roi, disait Louis XIV ».Et d’ailleurs sans
exaltation comment se dépasser ? Alors qu’est-ce qui ne va pas ?

Car on pourrait dire « c'est pas mal, c'est méme bien ; il faut se réjouir, c’est ¢a qui
fait tourner le monde ».Bien sir ! Mais il faut connaitre le risque. En fait, cet orgueil
de la vie est une illusion, un aveuglement par et pour nous-mémes, qui nous fait rater
la cible des ceuvres. Si pris dans mes ceuvres, ce n’est plus elles que je cherche a
accomplir en faisant de mon mieux , en recherchant la perfection, mais si je
recherche surtout ou uniquement la sensation d’exaltation (du moi) que les ceuvres
me procurent, je rate la cible et sans m’en apercevoir je succombe peu a peu a la
dépendance de cette exaltation pour accomplir les ceuvres. Je deviens orgueilleux
par mes ceuvres bonnes.

Tout cela différe des plaisirs et des joies qui sont bénis de Dieu lorsqu'ils sont
authentiques. Le plaisir vrai ne gonfle pas, 'imagination ne travaille pas dans ce cas

19



Ia, les joies simples prises simplement n'‘entrent pas en concurrence avec la vérité.
Plaisirs et Joies sont dans cette forme, tres favorables a Dieu. (Voir : la tactique du
diable).

10 minutes d’exaltation par jour c'est déja beaucoup, c'est sérieux mais c'est,
beaucoup moins redoutable que l'orgueil véritable.

(Ces considérations peuvent déja aider un examen de conscience en se posant la
guestion : ou est mon orgueil de la vie, ou sont les choses que je ne peux pas ou ne
veux pas changer parce que j'y mets de l'infini ?)une plaquette de roquefort...

Au troisieme étage de la fusée nous trouvons I'endurcissement du coeur. C'est le
péché dont il est question dans toute I'écriture sainte avec dans le rdle principal,
pharaon et tous ceux qui lui ressemble. En fait, cela concerne tout le monde, puisque
Dieu prescrit pour ce troisieme étage, I'ordonnance d'une greffe cardiaque
universelle : « Je leur donnerai un méme cceur ; Et je mettrai en eux un esprit
nouveau ; Je leur enléverai du corps, leur cceur de pierre, et je leur donnerai un
coeur de chair, » (Ezéchiel 11:19).

Au guatrieme étage nous trouvons enfin I'orgueil, le pur. Celui qui ne se voit pas,
celui ou un de ceux, dont le roi prophéte demande de la guérison « Qui s'apercoit de
ses erreurs ? Purifie-moi de celles qui m'échappent. Alors je serai sans reproche, pur
d'un grand péché. » Ps 19,13-14.

Pour comprendre 'orgueil, il faut comprendre qu’il y a une relation étroite entre le
bonheur et I'orgueil de la vie, entre le bonheur et 'orgueil. C'est la que ¢a se situe :
notre orgueil se situe au niveau de notre relation au bonheur. Nous allons voir
comment. Il'y a d’'abord des gens qui ne se posent pas la question du bonheur :

- soit pour oublier les exigences du vrai bonheur, au profit d'un plaisir ou bonheur
passager. Dans l'idée qu'on se fait du bonheur : mon bonheur c'est ¢a, peuvent se
trouver les péchés les plus profonds (nous sommes pécheurs, ¢a se traduit bien par
guelque chose)

- soit pour ne pas se poser la question du bonheur, ce qui est pire (Qquand on cherche
le bonheur on est toujours en situation e demande) et permet de dissimuler un péché
plus redoutable avec deux mécanismes aboutissant au méme résultat.

- soit du fait d'une Iégereté, d'une stupidité, d'une sottise infranchissable, les
gens « contents comme ¢a », ’lhomme immédiat. Il y a 1a, un refus profond de se
laisser inquiéter par les problemes métaphysiques. Malheureusement, on réussit
bien dans I'orgueil par pure bétise. « Dans son cceur, I'insensé déclare : pas de
Dieu » Ps13,1.

- soit par un refus coupable avec la plus vive lucidité afin de renoncer au
bonheur véritable ('accueil de 'amour infini), dont on ne veut pas en entendre parler.
C’est I'orgueil pur et simple. C'est celui des anges déchus. « Non merci, sans facon,
ma dignité me fait refuser 'amour infini par mode de dépendance absolue».

Et pourtant, et pourtant, il est une premiére loi que I'on peut identifier plus ou moins
tot dans la vie : rien de créé ne peut constituer le bonheur et nous combler, méme
I'amour humain, méme s'il semble réussir un certain temps et méme, I'amour que

20



nous avons pour Dieu, c’est encore du créé. Le bonheur, c'est Dieu lui-méme et non
I'acte par lequel nous le cherchons et nous le recevons. (Saint Jean de la croix
recommande de se détacher des extases)

Il peut s'engage alors un combat ou pire, une absence de combat, pour savoir qui a
raison et qui a tort. Il y a bien ceux qui reconnaissent avoir tort mais qui ne capitule
pas pour autant. lls préferent étre condamnés plutdt que d'étre déséquilibré, par la
lumiére de I'amour de Dieu : « cet équilibre est bon pour moi ! J'ai tort, mais Zut ! Je
n'‘entre pas dans ce jeu ! » La résistance a I'amour de Dieu peut aller jusqu'a se
rendre ignorant de cet amour : « je ne résiste a rien, il n'y a rien finalement. » On ne
veut pas le savoir et on y arrive tres bien.

Pourtant a bien y réfléchir, Dieu essaye de nous donner des soupgons pour nous
dire ¢a ne tourne pas rond. Et Il est évident que ¢a ne tourne pas rond. Et de plus,
gu’est-ce que c’est que cette maniére de nous sauver ? On peut toujours lui
reprocher de se laisser crucifier par les hommes. Qu'est-ce que c'est que cette folie
d'amour et d'impuissance qui est un triomphe ? (R : C’est le refus par Dieu d'utiliser
la dureté contre la dureté, il n'emploie que la Douceur). On peut sentir ici la révolte
des anges et I'incompréhension des hommes (« arriere Satan »dit Jésus a Pierre).
Car I'enfer est pavé de bonnes intentions : « cela ne t’arrivera pas, ce n’est pas
nécessaire ! ».

Mais pourtant, si le Christ a été crucifié c'est qu'il y a quelque chose de grave, ¢a ne
peut pas aller tout seul. Et d'ailleurs ¢a ne va pas tout seul : qui n ‘a pas entendu
dire ! « Qu'est-ce que j'ai fait au bon Dieu ! »

Alors que faut-il craindre, puisque cela ne se voit pas ?

Il faut supplier Dieu de ne pas nous laisser en paix car il ne nous donne pas la paix
comme le monde la donne mais en nous tourmentant. Ceux qui désirent
secrétement ou ouvertement étre vaincu par Dieu, il les secoue. (La petite Thérése)

Et nous, il faut craindre qu'il y ait quelque chose en nous qui résiste a Dieu « purifie-
moi de mon péché secret » Ce péché, c’est celui dont on ne peut prendre
conscience que lorsque Dieu nous en sort.

En définitive, il faut trembler pour ceux qui ont toujours raison, plus profondément
pour ceux qui n‘ont jamais tort et plus profondément encore pour ceux qui ne sont
jamais vaincus et qui ne le seront jamais.

Voila, nous sommes arrivés, me semble-t-il, a la pointe de la fusée infernale. En
guise de rafraichissement, je vous offre ces deux paroles prononcées par des
religieuses a propos de l'orgueil.

La premiere en confession : « je suis trés orgueilleuse, c’est tout de méme
humiliant ! » « L’orgueil est une grande grace ! » je vous laisse deviner comment.

CONCLUSION

Ne commettons pas cet ultime pécheé : étre avare de nos péchés et ne pas les confier
a la miséricorde de Dieu qui saura quoi en faire.

21



